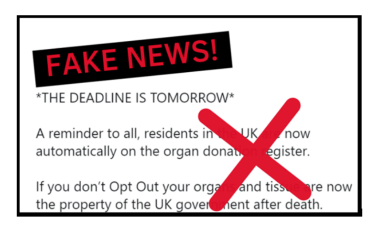


# **Opt In or Opt Out?**

#### A Halachic Perspective on the new Organ Donation Law in the UK

### 1. Fake News Alert

https://www.organdonation.nhs.uk/get-involved/news/fake-news/



# 2. The Importance of Pikuach Nefesh (Masechet Sanhedrin 37a)

כל המאבד נפש אחת מישראל - מעלה עליו הכתוב כאילו איבד עולם מלא, **וכל המקיים נפש אחת מישראל - מעלה עליו** הכתוב כאילו קיים עולם מלא.

Anyone who destroys one soul from the Jewish people, is considered as if he destroyed an entire world, and conversely, anyone who sustains one soul from the Jewish people, is considered as if he sustained an entire world.

#### Rambam (Hilchot Rotzeach uShmirat Hanefesh 1:14)

כל היכול להציל ולא הציל עובר על "לא תעמוד על דם רעך", וכן הרואה את חבירו טובע בים או ליסטים באים עליו או חיה רעה באה עליו ויכול להצילו הוא בעצמו או שישכור אחרים להצילו ולא הציל... עובר על "לא תעמוד על דם רעך".

Anyone who can save and does not save transgresses "do not stand by the blood of your neighbour". So too one who sees his friend drowning in the sea, bandits attacking him or a bad animal attacking him and he is able himself to save him or he could hire others to save him but he does not... transgresses "do not stand idly by your neighbour's blood."

# 3. Rambam (Hilchot Milah 1:18)

אין מלין אלא ולד שאין בו שום חולי, שסכנת נפשות דוחה את הכל, ואפשר למול לאחר זמן ואי אפשר להחזיר נפש אחת מישראל לעולם.

# 4. <u>Defining Death</u> (Rabbi J David Bleich, "Judaism and Healing", Pg 186)

A definition of death cannot be derived from medical facts or scientific investigation alone. The physician is eminently qualified to describe the physiological state which he observes. But he can do no more than report his clinical observations. Whether the patient meeting any description or set of descriptions is alive or dead is not, strictly speaking, a medical question. The physician may be called upon to determine whether medical science can or cannot be of further aid in restoring vital functions, but the physician possesses no esoteric information which will enlighten others with regard to the precise moment at which the moribund patient slips into death. Whether a human organism in any given physiological state is to be treated as a living person or as a corpse is an ethical, religious question and not a medical one.



#### 5. Igrot Moshe (Yoreh De'ah 2:174 – 15 July 1968)

שתילת הלב שהתחילו הרופאים לעשות בזמן האחרון הוא רציחת שתי נפשות ממש, שהורגין בידים את מי שלקחו ממנו הלב כי עדיין הוא חי וגם הורגים בידים מחיים ממש של הרבה שנים ולפעמים אף עשרות בשנים את החולה במחלת הלב... ופלא אף על המלכויות שבכל המדינות שמניחין לרופאים הרשעים לרצוח שתי נפשות בכל פעם מאחר שרואין כבר שאף אחד אינו חי מזה היה להם לענוש אותם כרוצחים גמורים.

The procedure of heart transplants which doctors have recently begun to perform is considered the **murder of two individuals**. For they are directly killing the donor from whom the heart was taken, as he is still alive, and they are also killing the recipient by shortening his life by many years through which he could have lived with his condition... and it is a great wonder on the governments in all the countries that allow these wicked doctors to kill two people each time, since it can be seen that never of them will live as a result of this and it would have been fitting to punish [the doctors] as complete murderers.

## 6. A Primary Source – Determining the Moment of Death (Gemara Yoma 85a)

תנו רבנן : עד היכן הוא בודק? עד חוטמו, ויש אומרים : עד לבו... אמר רב פפא : מחלוקת ממטה למעלה, אבל ממעלה למטה, כיון דבדק ליה עד חוטמו - שוב אינו צריך, דכתיב כל אשר נשמת רוח חיים באפיו.

The Rabbis taught: If a person is buried under a collapsed building, until what point does one check to clarify whether the victim is still alive? Until what point is he allowed to continue clearing the debris? They said: One clears until the victim's nose. If there is no sign of life, i.e., if he is not breathing, he is certainly dead. And some say: One clears until the victim's heart... Rav Pappa said: The dispute with regard to how far to check for signs of life applies when the digger begins removing the rubble from below, starting with the feet, to above. In such a case it is insufficient to check until his heart; rather, one must continue removing rubble until he is able to check his nose for breath. But if one cleared the rubble from above to below, once he checked as far as the victim's nose he is not required to check further, as it is written: "All in whose nostrils was the breath of the spirit of life" (Bereishit 7:22).

#### 7. Rambam (Hilchot Shabbat 2:19)

בדקו עד חטמו ולא מצאו בו נשמה מניחין אותו שם שכבר מת. בדקו ומצאו עליונים מתים לא יאמרו כבר מתו תחתונים אלא מפקחין על הכל שאפשר במפולת שימות העליון ויהיה התחתון חי.

#### 8. Shulchan Aruch (Orach Chaim 329:4)

אפי׳ מצאוהו מרוצץ, שאינו יכול לחיות אלא לפי שעה, מפקחין, ובודקים עד חוטמו ; אם לא הרגישו בחוטמו חיות, אז ודאי מת לא שנא פגעו בראשו תחלה לא שנא פגעו ברגליו תחלה.

# 9. The heart as the source of life (Tzitz Eliezer, Assia Vol. 7)

מעתה אחרי שיוצא לנו הדבר בבירור גמור כי על פי הדין וההלכה עיקר החיות תלוי בלב, אין כל מקום של ספק כי כל עוד שישנו בהתורם פעימת-לב-עצמית הרי הוא כחי לכל דבר, והמוציא אז את לבו דינו כרוצח...

ודעת רופאים לשינוי פני הדברים ממה שקבעו לנו חז״ל הקדושים אין בהם בכדי לשנות כלל וכלל בהיות גילוייהם ומסותיהם עומדים בניגוד לחז״ל. וזהו חוץ מה שיודעים אנו עפ״י נסיונות רבים מקדם ומאז שקביעות הרופאים בעניני רפואה ע״פ עומדים בניגוד לחז״ל. וזהו חוץ מה שיודעים אנו עפ״י נסיונות רבים מקדם ומאז שקבעים לאחר זמן שהיא חסרת-חכמתם ותגליותיהם המה תמיד לא סוף פסוק, ומה שלפנים קבעו שזה תרופה-מציאותית, קובעים לאחר זמן שהיא שכעבור ישע, ועוד כמזיק, והוא דבר שגם הרופאים לא מסתירים זאת, ומכריזים על כך בכמה הזדמנויות שיתכן וקרוב לודאי שכעבור כמה שנים יקבעו אחרת לפי תגליות נוספות.



# Ruling of the Chief Rabbinate of Israel Organ Donation

The Council of the Chief Rabbinate of Israel met this day, the first day of the month of Cheshvan on 5747 (1986), and unanimously affirmed the following recommendations by the Committee of Transplantation as follows:

- 1. The Chief Rabbinate was requested by the Ministry of Health to determine its Halachic position concerning heart transplantation in Israel. To that end, the Chief Rabbinate appointed a joint committee of Rabbis and physicians who studied the halachic and medical issues in depth. The committee consulted with renowned physicians in the field of transplantation from Hadassah Hospital and Shaare Zedek Hospital, both located in Jerusalem.
- 2. In the early years of heart transplantation (17 years ago), both Rabbi Moshe Feinstein and the Chief Rabbi of Israel, Rabbi Unterman forbade heart transplants and ruled it to be a double murder: that of the donor and that of the recipient. In the past decade there has been a fundamental change concerning the medical facts that concern heart transplantation as follows:
  - a. The successes of heart transplants among recipients now reach 80% (that live at least one year) and 70% that live up to 5 years.
  - b. It is now possible to reliably determine that the cessation of breathing of the donor is final and irreversible.
  - c. Testimony has been brought before us that Rabbi Moshe Feinstein, in his later years, permitted heart transplants in America. We are also aware that many great Rabbis now recommend to heart patients to undergo the procedure.
- 3. Since this question concerns life and death, we are obligated to take a clear decisive halachic position such as that "Yikov Hadin et HaHar The law will cut through the mountain."
- 4. Relying upon the Talmud Yoma (85A) and the ruling of the Chatam Sofer (Yoreh Deah, 338) death is determined by irreversible cessation of breathing. (See Responsa "Igrot Moshe," Chelek 3, 132). Therefore, concerning a donor it should be ascertained that the cessation of breathing is irreversible. This can be determined by proof of complete brain destruction, including the brain-stem which controls autonomous breathing.
- 5. It is accepted in the medical establishment, that in order to determine irreversible cessation of breathing (as outlined in paragraph 4) there ought to be 5 met conditions:
  - a. Knowledge of the cause of injury.
  - b. Complete cessation of natural breathing.
  - c. Detailed clinical proof that the brain-stem is destroyed.
  - d. Objective proof of the destruction of brain-stem though scientific tests, such as the BAER.
  - e. Proof that complete cessation of breathing, and inactivity of the brain-stem, have continued for 12 hours all the while the patient being cared for properly.
- 6. After investigating the criteria for establishing death, as was suggested by physicians in Hadassah Hospital in Jerusalem on 8<sup>th</sup> of Tammuz 5745 and given to the Chief Rabbinate on 5<sup>th</sup> of Tishrei 5747, we find that it is acceptable according to Halacha if the objective clinical test BAER was performed on the brain-stem.
- 7. In light of everything that has been said above, the Chief Rabbinate of Israel is prepared to allow heart transplants (from accident victims) in the Hadassah medical center in Jerusalem based on the following conditions:
  - a. Establishment of the all the conditions for determining death of the donor as mentioned above.
  - b. Participation of a representative of the Chief Rabbinate of Israel as a full member in the medical team that determines the death of the donor.
  - c. The representative will be chosen by the Ministry of Health from among a list that will be supplied to the Ministry of Health by the Chief Rabbinate of Israel once a year.
  - d. Permission was given in advance by the donor, or alternatively by his/her family, to donate the heart.
  - e. Establishment of a Review Committee under the aegis of the Ministry of Health but with participation of the Chief Rabbinate of Israel to oversee all heart transplants.
  - f. The Ministry of Health will establish national regulations according to the above protocol.
- 8. Until the acceptance of all the specific conditions as outlined in Paragraph 7, there will be no permission for heart transplants in Israel.
- 9. If there will be acceptance of all the specific conditions as outlined in Paragraph 7, then a Review Committee of the Chief Rabbinate will be established to verify full compliance of the conditions as stated above.

  Appendix (not included here):
  - a. Criteria to determine brain-death by recommendation of Hadassah Hospital Jerusalem.
  - b. Protocol for implementing a BAER exam.



#### 10. Chatam Sofer (Yoreh De'ah 2:338)

ונחזי אנן הנה בלי ספק כשאמרה התורה כי יהיי באיש חטא משפט מות והומת וכוי לא תלין וכוי כי קבור תקברנו והעובר על זה בשום מת עובר על עשה וליית עייכ אז נמסר לנו שיעור מיתה אולי היי אז מסורת מבעלי טבעיים הראשונים אעפייי שנשכח מרופאי זמנינו... או אם לא היה להם מסורת מהטבעיים עייכ קבל מרעייה השיעור מהלכה למשה מסיני או שסמכו עצמן אקרא כל אשר רוח חיים באפו **דהכל תלוי בנשימת האף** וכמבואר ביומא פייה עייא ופסקו רמביים וטושייע.

It is clear without doubt that since the Torah commanded us not to delay burial, to obligate burial on time and one who transgresses this with any deceased transgress a positive and negative command, it must be that we were given an indication as to when death takes place. Perhaps this was a tradition from the early masters of natural sciences (even though it has been forgotten by the doctors of our days) or if there was no such tradition they must have received it from Moshe Rabbeinu as a Halacha leMoshe miSinai or they relied on the verse "All in whose nostrils was the breath of the spirit of life" that **everything is dependent on the breath of the nose**, as is clear from the Gemara in Yoma and as codified by the Rambam, Tur and Shulchan Aruch.

כל שאחר **שמוטל כאבן דומם ואין בו שום דפיקה <u>ואם אח"כ בטל הנשימה</u> אין לנו אלא דברי תורתינו הקדושה שהוא מת** ולא ילינו אותו

So long as one lies **still as a stone and has no heartbeat and afterwards there is a <u>cessation of breathing</u> – then we rely on the words of our holy Torah that he is dead and his burial should not be delayed.** 

# 11. Encyclopedia of Medical Halacha ("The Moment of Death")

**ההגדרה הקלאסית** – מאז ומעולם היה מקובל כמעט בכל התרבויות לקבוע את רגע מותו של האדם בעת הפסקת פעילות הנשימה והלב כאחד.

השינוי בהגדרה במאה הי״ח – פולמוס נרחב התעורר במאה הי״ח למניינם במדינות אירופאיות בנושא קביעת רגע המוות, ובהשלכה המיידית לקביעה זו על קבורת הנפטר. בשנת 1772 הוציא הדוכס ממקלנבורג פקודה האוסרת קבורה מהירה ומוקדמת, ודרש שלא יקברו נפטר עד שיעברו שלושה ימים אחרי קביעת מותו על ידי רופא על פי הסימנים של היעדר נשימה והיעדר דופק. סימן המוות שנדרש על פי פקודה זו היה הופעת כתמי מוות ועיכול בשר. המטרה היתה למנוע קבורת אנשים חיים, באשר היתה שכיחות משמעותית של טעויות רופאים בקביעה הבלתי-הפיכה של מוות נשימתי-לבבי. החששות מפני טעויות כאלו היו כה נפוצות עד שנהגו לקבור את המתים בארון מיוחד, אשר הכיל מנגנון לכניסת אוויר לארון הקבורה, ואפשרות להשמיע צלצול על פני הקרקע אם הנקבר היה עדיין חי.